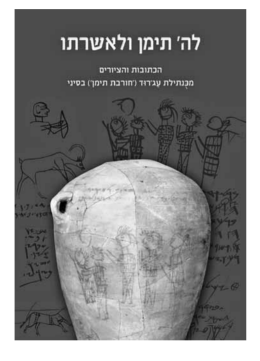
## דוד גלעד

## אור חדש על החיים בפריפריה היהודאית בתקופת המקרא

טלי אורנן, שמואל אחיטוב, אסתר אשל וואב משל, לה' תימן ולאשרתו: הכתובות והציורים מכנתילת עג'רוד ('חורבת תימן') בסיני, בעריכת שמואל אחיטוב ואסתר אשל (צפונות עבר – סדרת ספרים; ספריית דוד וימימה יסלזון), ירושלים: יד יצחק בן־צבי והחברה לחקירת ארץ־ישראל ועתיקותיה, תשע"ו, [3 I 5 [5] עמ'

הספר הנאה הזה מציג לפני הקוראים תמונה עדכנית של מחקר האתר המרתק בצפון־מזרח סיני המכונה כָּנתילת עג'רוד, והמוגדר על ידי עורכי הספר 'אתר ישראלי חד־תקופתי קטן מימי בית ראשון' (עמ' 8). אף שחקר האתר נמשך כבר ארבעים שנה ועל אף הממצאים הרבים שנתגלו בו, הן חומריים והן כתובים, האתר ממשיך להציב לחוקרים שאלות ותמיהות שקשה להשיב עליהן תשובות חד־משמעיות. הספר הנוכחי אינו בא להציע גישה מונוליתית, אלא לתת ביטוי ללבטים ולספקות שעולים מתוך החומר, והעורכים מצהירים מראש: 'ארבעה שותפים והברו לכתיבת ספר זה, ולא תמיד הייתה דעתם מקומות שונים בפרקי הספר' (עמ' 11). בעיניי בעיני בעינוי בפרקי הספר' (עמ' 11). בעיניי



החלטת העורכים לתת מקום לקולות שונים בפרשנות הנתונים מבורכת, באשר היא משקפת את האמינות המדעית של העורכים ופורסת לפני הקוראים את המורכבות שמאפיינת את חקר החומר המאתגר שמקורו בכנתילת עג'רוד.

הספר מחולק לשלושה מדורים עיקריים: הפרק הראשון, שחיבר זאב משל, עוסק באתר במבט כללי, דהיינו מבניו, ממצאיו ומהותו; הפרק השני, שחיברה טלי אורנן, דן בציורים שנתגלו באתר; והפרק השלישי, שחיברו שמואל אחיטוב, אסתר אשל וזאב משל, מתמקד בממצאים המרעישים ביותר שנתגלו באתר. הלוא הם הכתובות. הכוללות אזכורים חוזרים ונשנים של אלוהי ישראל (י-ה-ו-ה) בצמוד לציון גיאוגרפי כל שהוא (׳ה׳ שומרון׳ – ('ולאשרתו') ולאזכור האשרה ('ולאשרתו') ומכאן כותרת הספר, 'לה' תימן ולאשרתו'. לאחר הדיונים המפורטים הללו עורכי הספר. אחיטוב ואשל. חותמים אותו בהציגם מסקנות בתחומים שונים שנובעות מהחומר, כגוז צורת הכתב, אוצר השמות הפרטיים, האמונה הישראלית העממית ותפוצת האוריינות. הספר כולו מלא וגדוש במפות. תמונות ואיורים, שמצטיינים באיכותם המקצועית, ושתורמים רבות לחוויה האסתטית המהנה שהספר מספק לקוראיו.

כבר בפרק הראשוז הקוראים נפגשים עם שלל החידות שהאתר מציג לחוקריו, ושהנסתר בהן רב על הנגלה. חוסר הבהירות שאופף את חקר האתר נוגע לשאלות יסודיות ביותר, שמזמינות פתרונות שונים ומגוונים, ובהן: (א) מה ניתן ללמוד מהמיקום של האתר, שאינו נמצא על הדרך המרכזית המחברת בין עזה לאילת דרך קדש ברנע, אלא כ־15 ק"מ מדרום־מערב לה? (ב) מה היה תפקיד האתר. וליתר דיוק האם מיקומו המיוחד של האתר. מבנהו וממצאיו המיוחדים מצביעים על תחנת מסחר או על מרכז דתי־פולחני? (ג) מהי זהותם של האנשים שהחזיקו את האתר או שעברו בו? יצוין שלמרות המיקום הגיאוגרפי של האתר לא נתגלתה בו קרמיקה שמאפיינת את נוודי האזור. אדרבה. חלק ניכר מהממצאים, ובראשם הכתובות המפורסמות שמזכירות את 'ה' שומרוז'. מצביעים לכאורה על זיקה כל שהיא בין האתר לביז הממלכה הישראלית הצפונית. (ד) כיצד יש לפרש את הכתובות שמזכירות את ה' 'ואשרתו', ומה יש ללמוד מכתובות אלה על אופייה של הדת הישראלית בפרוס המאה השמינית לפסה"נ?

הוויכוח על תפקידו של האתר ועל זהות יושביו בא לידי ביטוי במפורש בשני הפרקים הראשונים

של הספר. בעוד שמשל קובע בזהירות שמדובר ב'אתר בעל אופי דתי' (עמ' 36) שאוכלס על ידי כוהנים ולויים, אורנן משוכנעת שמדובר ב'מבנה שלטוני ששימש תחנת מסחר שכלל גם מרחב פולחני' (עמ' 46). גישתו של משל מבוססת על שיקולים אלה: (א) במבנה הקטן יחסית שבכניסה לאתר (מבנה B) יש סימנים לשרידי במה פולחנית. (ב) המבנה המלבני הגדול (מבנה A) שממערב למבנה הקטן אומנם דומה במבנהו למצודה, אלא שחסרים בו מאפיינים של מצודה, כגון מאגרי נשק. נחשפו בו בעיקר אזורי אחסון, ובבולט שבהם, 'חדר הספסלים', הסמוך לכניסה למבנה, נמצאו פיטסים מעוטרים וציורי קיר על טיח שמוטיבים לא מעטים בהם קשורים לדת ולפולחז. (ג) חלק מהפיטסים נוצרו מחומר שמקורו באזור ירושלים. וכבר בבית היוצר נחרתו עליהם אותיות שעשויות להתפרש כקיצורים למונחי פולחן, כגון האותיות 'קר' כקיצור ל'קרבן'. (ד) כמות האריגים יוצאת הדופן באתר, שרובם המכריע מפשתן, מחזקת את ההנחה שאלו שימשו לבגדי כהונה. (ה) מיקומו של האתר שלא על דרך המלך מפחית את סבירות האפשרות שהיה תחנת מסחר.

מנגד אורנז מעלה שורת טענות: (א) לא נמצאו באתר חפצים או כלים פולחניים, כגון מזבחות, כני קטורת או צלמיות, שהיו עשויים להעיד על קיומו של פולחן שוטף. (ב) ציור הטיח הגדול והמרשים ביותר באתר, שעל פי מיקומם של שבריו הוצג ממש בכניסה למבנה A. מראה את המלד יושב על כיסא בתנוחה ממלכתית ולא פולחנית. (ג) לצד המוטיבים הדתיים שבציורים האחרים, על הקירות ועל הפיטסים, יש בהם מוטיבים שקשורים לדמותו של המלך, כגון ציד חיות בר, תהלוכת נכבדים והמשתה המלכותי, המוצג באמצעות דמויות נגנים המנגנים על כלי זמר. (ד) גם הציורים בעלי האופי הדתי המובהק אינם מלמדים בהכרח שמדובר באתר פולחני. שכז

ציורים דומים נמצאו במבני שלטון בכל מרחב הקשת הפורייה. כמו כז כדברי אורנז, 'כתובות בעלות משמעות דתית־פולחנית. אפילו נכתבו על קירות פתחים של מבנים. לא בהכרח מלמדות על מבנה דתי [...] לכתיבת טקסט דתי־פולחני בכניסה למבנה היה תפקיד מגונז המקביל להצגת דימוי חזותי במיקום כזה' (עמ' 46).

מביז שתי הגישות הללו נראה לי שעמדתה של אורנז מעוגנת יותר בנתונים ההשוואתיים בעוד שעמדתו של משל נראית ספקולטיווית יותר. ומחייבת אותו לקבוע את זמנו של האתר לפרק זמז מוגדר מאוד. היינו לאחר השתלטותו של יואש בן יהואחז על אוצרות המקדש בירושלים (על פי הנאמר במלכים ב יד, יא-יד). מכל מקום שני החוקרים בדעה אחת, שהכוח המניע באתר היה ממלכת שומרוז דווקא. ביז שמדובר בימי יואש ובין שבימי בנו ירבעם השני.

הפרק השלישי בספר, 'הכתובות ופירושן', הוא גולת הכותרת של הכרך כולו, שכן בפעם הראשונה מפורסמות כל חמישים וארבע הכתובות הידועות מהאתר בלוויית תצלומים צבעוניים איכותיים ודיוז פרשני ממצה. הפירוש שליד כל כתובת מחולק לשני מדורים: הערות פליאוגרפיות. העוסקות בצורת האותיות, ולאחר מכן הערות על תוכן הכתובות, כולל הצעות להשלמת טקסטים מקוטעים. העורכים מדגישים שמבחינה פליאוגרפית כל הכתובות שייכות לשלהי המאה התשיעית ולראשית המאה השמינית לפסה"נ. אד יש בהז סגנונות כתיבה שונים. שמשקפים את כללי הכתיבה ביהודה, בישראל ובפניקיה. עם זאת כל השמות הפרטיים התיאופוריים מסתיימים בסיומת 'יו', האופיינית לשמות בישראל – לעומת הסיומת 'יהו', שהייתה מקובלת ביהודה. כך הבדיקה הפליאוגרפית כשלעצמה שופכת אור על האופי המעורב של האתר. שככל הנראה הגורם הדומיננטי רו היה ממלכם ישראל הצפווים

מבחינת סדר הצגת הכתובות עמדו לפני העורכים כמה וכמה אפשרויות – לסדרז על פי אורך הכתובות, על פי מקום הימצאן באתר או על פי צורת הכתב שלהז. בסופו של דבר החליטו העורכים בתבונה רבה להציג את הכתובות בקבוצות על פי הטכניקה של כתיבתן, שכן לפעמים טכניקת הכתב יכולה להשפיע על צורת האותיות. לפיכד מובאות תחילה כתובות שנחרתו באבז או בחרס ולאחר מכז כתובות שנכתבו בדיו על חרס או על טיח. הכתובות מוספרו מספור שוטף, וכדי שהקוראים יוכלו לקשור בקלות בין כתובת מסוימת לבין מקום הימצאה באתר, הוסיפו העורכים בתחילת הפרק מפה סכמטית של האתר שמצויז בה היכז נמצאה כל כתובת (על פי מספרה).

החלק המרשים ביותר בפרק השלישי הוא ללא ספק השעתוקים (רפרודוקציות) המרהיבים של פיטסים א ו־ב (עמ' 89-96, 90-96). העורכים מאמצים את מסקנותיה של פרחיה בק שלא כל הציורים והכתובות שעל הפיטסים נעשו באותו זמז או באותה היד. ככלל הדמויות המצוירות על הפיטסים קדמו לכתובות שעליהם. הסגנוז הגרוטסקי של הדמויות והסגנוז החובבני של הכתובות – ובמיוחד הרישומים החוזרים של אותיות האלף־בית – מלמדים כי אלה וגם אלה נועדו לתרגילי ציור או כתיבה, שנעשו לאחר שהפיטסים הועברו ממקומם המקורי במחסני האתר אל חדר הספסלים. מכל מקום הסברה שהדמויות המופיעות על צד א של פיטס א נועדו לייצג את 'ה' שומרון ואשרתו', שנזכרים בכתובת שמעליהז. היא כעת דעת מיעוט. ומקובלת הדעה שאלו ייצוגים של האל המצרי בס.

שאלת השאלות בענייז זה – מי היא או מה הוא 'אשרתו' של ה' – נדונה בהרחבה בפרק האחרון של הספר, 'דיונים ומסקנות', בסעיף שכותרתו 'תרומת הכתובות לחקר האמונה הישראלית׳. בהקשר זה מחברי הפרק, אחיטוב ואשל, נוקטים גישה שמרנית – לדעתם לא רק שהמונח 'ואשרתו' מצייז חפץ פולחני עשוי מעץ ולא את שמה הפרטי של האלה אשרה. אלא שעד המאה השמינית לפסה"נ כבר נשכח בישראל הרקע המקורי של אותו חפץ כחלק מפולחז האשרה. הטענה האחרונה מבוססת על היעדרה של האלה אשרה מז המקורות מארצות אגז הים התיכוז מז האלף הראשוז לפסה"ג. לכז לדעתם של אחיטוב ואשל החפץ שנקרא אשרה, ושבתקופות קדומות יותר ייצג את האלה אשרה. נטמע כליל בפולחן ה', ואין הבדל מהותי בין מי שהביע ברכה לה' ולאשרתו לבין מי שבירך בשם ה' וארונו (השוו: 'קומה ה' למנוחתך אתה וארון עזך' ותהילים קלב. חו).

לעניות דעתי יש בגישה הזאת מידה של הפרזה. אומנם אחיטוב ואשל צודקים שברוב המכריע של ההיקרויות של המונח אשרה במקרא מדובר בחפץ פולחני (עמ' 136–137). עם זאת אין להוציא את המקראות החריגים מידי פשוטם – כאשר מסופר שמעכה אם המלך אסא עשתה מפלצת לאשרה

(מלכים א טו. יג) או שהמלד יאשיהו הוציא מהיכל ה' את כל הכלים העשויים לבעל ולאשרה (מלכים ב כג, ד), הדעת נותנת שמדובר בפסל שנעשה לכבוד האלה אשרה ובאביזרים שהוקדשו לה. ואשר להיעדרה של האלה אשרה מהמקורות מארצות אגן הים התיכון, כבר הועלתה במחקר ההשערה שפולחז האשרה התמזג באלף הראשוז לפסה"ג עם פולחנה של האלה עשתורת. ואם כך הדבר, האזכורים המעטים במהרא לעבודת האלה אשרה יכולים להתפרש על יסוד מיזוג זה. מכל מקום כדי להסביר את ההתנגדות העזה של האסכולה המשנה־תורתית אפילו לסמלים של האלה אשרה (ראו: דברים טז. כא) יש להניח שגם במאה השביעית לפסה"ג הייתה מודעות לזיקה שבין הסמל לבין האלה עצמה.

סיכומו של דבר, לפנינו ספר מחקר מהמעלה הראשונה, שמעבר ליופיו האסתטי חושף לפני הקוראים את רזי האתר כנתילת עג'רוד על כל היבטיו. וממחיש ברמה הגבוהה ביותר את הכלל הידוע שאין בית מדרש ללא מחלוקת.